## papa bergoglio si unisce alla schiera degli ecologisti

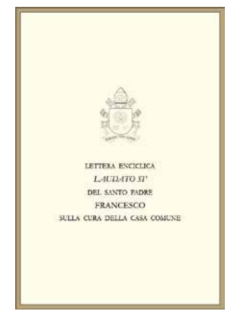
di Paolo Cacciari\*

Con la sua ultima enciclica Bergoglio (papa Francesco) si schiera senza mezzi termini a fianco delle posizioni più avanzate dell'ambientalismo. Cercando comunque di salvaguardare il nucleo portante della religione cristiana: il primato dell'essere umano rispetto a tutto il resto del vivente.

20 GSA IGIENE URBANA LUGLIO-SETTEMBRE2015

Dopo mezzo secolo da "I Limiti, della crescita" un rapporto al Club di Roma (1968), le scienze ecologiche varcano i sacri sogli della Chiesa romana. L'enciclica di Bergoglio è innanzitutto un omaggio esplicito alle scienze naturali e ai movimenti sociali che le hanno sorrette. La parte centrale è un meticoloso compendio di tutte le battaglie ecologiste in corso: -Il movimento ecologico mondiale ha già percorso un lungo e ricco cammino e ha dato vita a numerose aggregazioni di cittadini che hanno favorito una presa di coscienza- (§ 13, § 166). Il popolo ambientalista, quindi, non può che rallegrarsi ed entusiasmarsi nel constatare che un papa si preoccupa dei -corridoi ecologici-, del traffico automobilistico privato nelle città, della rotazione delle colture solo per ricordare alcuni degli esempi tra i tanti trattati nell'enciclica Laudato si'. Irrisi come catastrofisti retrogradi, romantiche anime belle e via dicendo, è venuto il momento della rivincita per tutte quelle persone, quei comitati, quelle associazioni che hanno fatto della difesa della qualità dell'ambiente naturale e della salute la ragione principale del loro impegno civile. Il -saccheggio della natura- (§ 192) ha inghiottito l'umanità in una -spirale di autodistruzione- (§ 163). -Le previsioni catastrofiche ormai non si possono più guardare con disprezzo e ironia- (§ 161). -L'umanità del periodo post-industriale sarà forse ricordata come una delle più irresponsabili

della storia- (§ 165). -Mai abbiamo maltrattato e offeso la nostra casa comune come negli ultimi due secoli- (§ 53). E potremmo continuare citando giudizi che non ammettono scuse sui -crimini contro la natura- (§ 8) commessi dagli umani contemporanei. Ma c'è di più. Papa Bergoglio va molto oltre il tradizionale ambientalismo in auge nei paesi ricchi e lo stesso movimento politico verde, troppo spesso portatori di una visione della questione ecologica separata da quella sociale. Crisi ambientale e sofferenza degli esclusi, dei poveri, degli -scarti umani- sono visti dalla enciclica in -intima relazione- (§ 16). Ambiente umano e ambiente naturale si degradano o si salvano assieme. Bergoglio sente la necessità di accostare sempre al sostantivo -ecologia- l'aggettivo -integrale-, nel doppio senso di ecologia integrata alle dimensioni umane e sociali e di ecologia opposta a quella -superficiale- (§ 59) di facciata, evasiva, che non incide sulle cause del degrado ambientale e che non tiene conto delle connessioni funzionali tra tutte le forme di vita del pianeta: -Il nostro stesso corpo è costituito dagli elementi del pianeta- (§ 2). Biologia e Libro della Genesi sono in sintonia: -Noi stessi siamo



terra-. Da qui la constatazione che: -L'interdipendenza ci obbliga a pensare a un solo mondo, ad un progetto comune- (§ 164). Niente di meno che una -conversione ecologica globale-(§ 5) e una -conversione comunitaria- (§ 219) capaci di -eliminare le cause strutturali- del degrado ambientale che si trovano nelle relazioni sociali, nei comportamenti individuali, nel sistema normativo, nelle -forme del potere derivate dal paradigma tecno-economico- (§ 53) dominante e performante la cultura delle persone. Insomma, Bergoglio pensa che: -Ciò che sta accadendo ci pone di fronte all'urgenza di procedere in una coraggiosa rivoluzione culturale- (§ 114) che investe tutti i campi dell'agire umano e "prima ancora" della capacità del genere umano di pensarsi su questa terra, di dare un senso alla vita di ogni essere umano. -Semplicemente si tratta di ridefinire il progresso- (§194). Non sono richiesti piccoli aggiustamenti. Con buona pace dei sostenitori della green economy, delle smart cities e degli altri business verdi, Bergoglio sferra una spallata all'ambigua parola d'ordine della "crescita sostenibile" che tiene banco nelle agenzie dello sviluppo economico da decenni:

-La crescita sostenibile diventa spesso un diversivo e un mezzo di giustificazione che assorbe valori del discorso ecologista all'interno della logica della finanza e della tecnocrazia, e la responsabilità sociale e ambientale delle imprese si riduce per lo più a una serie di azioni di marketing e di immagine- (§ 194). -Quando si parla di 'uso sostenibile' bisogna sempre introdurre una considerazione sulla capacità di rigenerazione di ogni ecosistema nei suoi diversi settori e aspetti-(§ 140). La valutazione degli impatti ambientali va svolta seriamente. Il principio di precauzione va applicato rigorosamente. -Non basta conciliare, in una via di mezzo, la cura per la natura con la rendita finanziaria, o la conservazione dell'ambiente con il progresso. Su questo tema le vie di mezzo sono solo un piccolo ritardo nel disastro- (§ 194). Non ci può essere compromes-



so tra i valori intrinseci degli esseri viventi (tutti: piante e animali non umani compresi) e loro valorizzazione economica, monetaria. Il dilemma tra salute e denaro a cui quotidianamente il sistema industriale costringe ognuno di noi come produttore o come consumatore o come abitante è respinto al mittente e risolto senza tentennamenti a favore della preservazione della vita. Le buone pratiche di sostenibilità individuali e familiari sono prese in grande considerazione dalla enciclica. Per due motivi: primo, -La felice sobrietà ( ) vissuta con libertà e consapevolezza, è liberante- (§ 223, § 224), aiuta a diminuire le ansie competitive e a trovare il tempo per realizzare i propri autentici bisogni; secondo, creano -reti comunitarie- (§ 219) che aiutano a formare le trame di relazioni della nuova società. In questo contesto Bergoglio giunge anche a sperare che sia -arrivata l'ora di accettare una certa decrescita in alcune parti del mondo procurando risorse perché si possa crescere in modo sano in altre parti del mondo- (§ 193). Una decrescita vista solo in termini meramente redistributivi, anche se viene auspicato che possano sorgere -nuovi modelli di progresso () la qual cosa implica riflettere responsabilmente sul senso dell'economia e sulla sua finalità- (§ 194).

I punti di attacco che papa Bergoglio indica per avviare la necessaria -rivoluzione culturale- sono due: il superamento del -paradigma tecno-economico-, più e più volte nominato (§ 53), e la fuoriuscita dal -paradigma utilitaristico- (§ 215) dalla -ragione strumentale (individualismo, progresso indefinito, concorrenza, consumismo, mercato senza regole)- (§ 210). Il primo riguarda l'organizzazione politico-economica della società mondializzata, il secondo l'antropologia sociale. In tutti e due i casi il capo della Chiesa sfiora solo il nocciolo della questione: la logica

economica e il suo presupposto antropologico: l'individualismo possessivo dell'homo oeconomicus. Bergoglio afferma inoltre che: -L'ambiente è uno di quei beni che i meccanismi di mercato non sono in grado di difendere o di promuovere adeguatamente-. E che: -occorre evitare una concezione magica del mercato, che tende a pensare che i problemi si risolvano solo con la crescita dei profitti delle imprese o degli individui.- (§ 190). Ma non chiede esplicitamente il superamento dei meccanismi di dominio che la concentrazione del potere economico determina sul genere umano: sembra più preoccupato dell'attività di una generica e impersonale -tecnocrazia- che non dei poteri che dominano il mondo ai vertici di poche centinaia di multinazionali che controllano l'80 per cento della produzione di ricchezza del pianeta. Non sono solo la -rendita finanziaria che soffoca l'economia reale- (§ 109), nemmeno il -profitto economico rapido-(§ 54) e il -consumismo compulsivo- (§ 203) che impediscono di transitare verso una società responsabile, più equa e armoniosa, ma i principi e le logiche stesse che reggono l'economia di mercato capitalistico: la mercificazione delle risorse naturali e l'alienazione del lavoro umano, l'accumulazione monetaria e la privatizzazione dei profitti, la concentrazione dei poteri. Senza queste precisazioni, senza nominare quali sono i gruppi ai vertici delle istituzioni economiche e finanziarie, private e pubbliche, che formano -la minoranza che detiene il potere- (§ 203), il sacrosanto bisogno di costruire -un'altra modalità di progresso e di sviluppo- (§ 191) rischia di rimanere una perorazione astratta. Sul versante più culturale, Bergoglio sembra volersi collocare a metà strada: oltre l'ambientalismo main stream, ma senza arrivare a condividere l'-ecologia profonda-teorizzata dagli ecofilosofi portatori di una critica radicale all'utilitarismo antropocentrico, oltre che al -pragmatismo utilitaristico- (§ 215). Bergoglio afferma che siamo in presenza di un -antropocentrismo deviato- (§ 119) e -dispotico-(§ 68), derivante da una cattiva interpretazione del Libro della Genesi. -Una interpretazione inadeguata dell'antropologia cristiana ha finito per promuovere una concezione errata della relazione dell'essere umano con il mondo. Molte volte è stato trasmesso un sogno prometeico di dominio sul mondo. Invece l'interpretazione corretta del concetto dell'essere umano come signore dell'universo è quella di intenderlo come amministratore responsabile- (§116). Una espressione molto vicina a quella che Gandhi usava per definire l'economia fiduciaria: trusteeship. -Oggi la Chiesa non dice in maniera semplicistica che le altre creature sono completamente subordinate al bene dell'essere umano, come se non avessero un valore in sé stesse e noi potessimo disporne a piacimento- (§ 68). Ma, aggiunge Bergoglio: -Questo non significa equiparare tutti gli esseri viventi e togliere all'essere umano quel valore peculiare che implica allo stesso tempo una tremenda responsabilità-. Più avanti nella Laudato si' si chiarisce il concetto ancora più esplicitamente: -il pensiero cristiano rivendica per l'essere umano un peculiare valore al di sopra della altre creature- (§ 119). La preoccupazione della Chiesa romana continua ad essere quella di non -cedere il passo a un biocentrismo- (§ 118) e ad una -divinizzazione della terra- (§ 90. Le forti e inedite parole del papa sicuramente serviranno a scuotere molte centinaia di migliaia di persone in tutto il mondo, non solo tra i credenti cristiani, portandole a rafforzare le fila di quanti si battono per la giustizia ambientale e sociale, a partire dalle mobilitazioni in vista della Conferenza delle parti prevista a Parigi in dicembre per riscrivere il protocollo di Kyoto. Ma-mi chiedo-riusciranno a far breccia anche nelle menti e nei cuori dei potenti della terra? I repubblicani di Washington hanno già fatto sapere che lo stile di vita degli statunitensi non cambierà certo per le suggestioni che provocano le Laudi a Dio di un santo vissuto qualche secolo fa da questa parte dell'Atlantico, ad Assisi. E non si faranno commuovere nemmeno grandi poteri finanziari che tengono i fili dei governi nazionali attraverso il debito, l'occupazione, i media e quant'altro è in loro possesso.

21 GSA IGIENE URBANA

\*www.comune-info.net